
Ingrid Anastasia Pedrazzini

Tessitori di rivolte

prefazione di Marco Aime

elèuthera



© 2026 Ingrid Anastasia Pedrazzini
ed elèuthera editrice

illustrazioni di Enrico Crescimone

progetto grafico di Riccardo Falcinelli

www.eleuthera.it
eleuthera@eleuthera.it



Indice

Prefazione� 7
di Marco Aime

Introduzione� 11

capitolo primo� 17
Uno spettro si aggira per la foresta di Sherwood

capitolo secondo� 47
Una storia sbagliata

capitolo terzo� 71
Uomini e macchine: ontologia di una rapina

capitolo quarto� 117
Le formiche verdi sognano ovunque

Bibliografia� 165





7

Prefazione 

di Marco Aime

Nel leggere le pagine di questo libro, i pensieri si intrecciano, 
creando una sorta di corto circuito della storia. La parola 
«luddismo» rimanda a tempi passati, agli albori della rivolu-
zione industriale, a un mondo in cui la campagna contadina 
e la fabbrica urbana confinano ancora l’una con l’altra e non 
solo in senso metaforico. Balzano alla mente i volti duri e 
arrabbiati, visti in molti film, di donne e uomini che lottano 
contro un mondo che sfugge loro di mano, che sta cam-
biando e che non riescono a comprendere del tutto. Sono 
trascorsi due secoli, e quante volte ci siamo trovati di fronte 
a cambiamenti che sfuggono al nostro orizzonte? Oppure, 
quanto volte abbiamo compreso il risultato di tali cambia-
menti e proprio per questo cerchiamo di rifiutarli? Mi ven-
gono subito in mente i molti amici della Val di Susa, che da 
oltre trent’anni si battono contro un’opera che viene presen-
tata come un tassello fondamentale per un certo modello di 



8

sviluppo, ma che comporta un impatto devastante sul piano 
ambientale. Mi viene da chiedermi se il movimento no-tav 
può essere paragonato a quello luddista: certo il contesto 
storico e locale è diverso, diversi i rapporti, in valle non si 
vuole distruggere, semmai bloccare i lavori, ma in fondo 
sottotraccia c’è l’idea, molto pasoliniana, che non sempre la 
modernità e lo sviluppo sono un miglioramento.

Ci si accorge, ripensando a questi momenti di «rot-
tura», di quanto siamo imbevuti del concetto di sviluppo, 
pensato come crescita, al punto di non riuscire spesso a 
vederne i punti critici. Se proviamo a osservare la maggior 
parte delle definizioni del concetto di sviluppo, notiamo 
che sono generalmente basate sul modo in cui una o più 
persone si immaginano le condizioni ideali dell’esistenza 
umana. Se lo sviluppo è soltanto un termine comodo per 
riassumere l’insieme delle virtuose aspirazioni umane, si 
può concludere immediatamente che esso non esiste in 
alcun luogo e che non esisterà probabilmente mai. 

Ecco allora che tale l’idea si manifesta per la società 
occidentale non come ideologia o come scienza, ma come 
credenza. Credenza paragonabile ai miti di fondazione 
delle popolazioni che noi chiamiamo «primitive». Un’idea 
si discute, un mito no, pena l’intero crollo del sistema, 
della società basata su un’idea di crescita. Non a caso, 
nonostante i molti fallimenti, nessuno mette in discussione 
il concetto di sviluppo, anzi ogni fallimento diventa l’occa-
sione di una nuova dilazione. E come ogni fede, anche lo 
sviluppo ha i suoi rituali, fatti di incontri tra i grandi della 
Terra (G8, G20, Davos), che continuano a tenere accesa la 
fiamma della speranza in un futuro migliore al di là di ogni 
logica conclusione.



9

Nel caso del movimento «meccanoclasta» del luddismo, 
molto ben descritto e analizzato nelle pagine che seguono, 
il nemico era il telaio, la macchina che sostituisce l’umano, 
ma quella storia ci rimanda all’oggi in cui ci troviamo nuo-
vamente di fronte a congegni che da un lato ci aiutano, ma 
dall’altro tendono anch’essi a sostituirci. Il problema è che 
non si tratta di un mero scambio, per cui l’utensile com-
pie il lavoro dell’uomo e basta. Tali meccanismi inducono 
e producono dei cambiamenti radicali nella società, come 
afferma saggiamente Ivan Illich (citato nel testo) a proposito 
del monopolio radicale che si stabilisce «quando lo strumento 
programmato spossessa la capacità innata dell’individuo. 
Questo dominio dello strumento instaura il consumo obbli-
gatorio e di conseguenza restringe l’autonomia della persona». 
Pensiamo alle forme di dipendenza indotte dagli smartphone.

Perché l’intelligenza artificiale, da un lato ci affascina, 
ma dall’altro incute paura? Perché fino a oggi le macchine 
hanno sostituito il nostro lavoro fisico e le nostre azioni 
materiali. In fondo le macchine erano protesi che ampli-
ficavano le azioni del nostro corpo, ma fino a ora non 
avevano mai toccato il pensiero, erano degli utili ignoranti. 
Ora che però «pensano» per noi, la cosa ci inquieta. Fino 
a che punto ne manteniamo il controllo? È difficile sapere 
se i luddisti ottocenteschi prevedessero che le macchine 
avrebbero portato il controllo dei mezzi di produzione in 
poche mani, ma oggi abbiamo tutti gli strumenti per com-
prendere che una cosa analoga sta succedendo per quanto 
riguarda la Rete: chi controlla il web?

Rileggere quei fatti passati non è solo un importante 
esercizio storico, ma anche un modo per riflettere sul pre-
sente e sul futuro prossimo, che è già quasi un presente.




